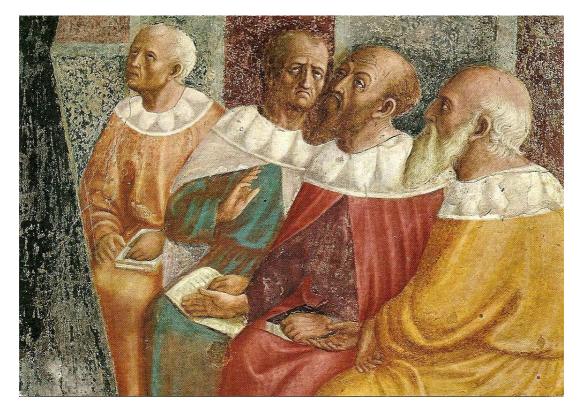
## Le discours de Paul à Athènes Ac 17,16-34



Les Philosophes d'Alexandrie (détail)

Basilique St Clément de Rome, Chapelle Ste Catherine Masolino da Panicale, 1425

« Au mot de « résurrection des morts » les uns se moquaient, d'autres déclarèrent : « Nous t'entendrons là-dessus une autre fois » Ac 17,32  Pour entrer dans le vif du sujet tout de suite, regardons les visages et les mains de la fresque de la page de garde.
 Que nous disent ces personnages ?

2) Faire le lien avec le dossier précédent.

Où en sommes-nous dans la lecture des Actes des Apôtres ? Que va-t-il se passer d'important cette fois-ci ? La rencontre avec les intellectuels d'Athènes est d'une importance capitale. De nos jours encore on s'interroge sur le lien entre foi et raison.

Paul a utilisé ici une pédagogie remarquable et pourtant il échoue! Accueillir le résurrection de Jésus et la nôtre ne va pas de soi. C'est une question encore bien actuelle.

3) Suivre la grille de lecture pour découvrir le texte (D10/2)

Bien des renseignements sur le contexte culturel sont donnés dans les fiches D10/3 et notamment sur les courants philosophiques. On trouvera dans la fiche D10/5 des citations de Sénèque et du poète Aratos qui permettront de voir que Paul est doué et qu'il utilise bien le langage de ses contemporains.

La pédagogie de Paul est à regarder de près (D10/4) ; C'est un modèle d'inculturation. Voir aussi comment Saint Jean Chrysostome fait l'éloge de Paul en 10/5 : Le monde est l'œuvre de Dieu.

- 4) La fiche d'actualisation (D10/6) ne donne pas de recettes. Dommage ! La résurrection est à accueillir comme objet de foi (D10/7).
- 5) Pour la prière, deux pistes sont données dans la fiche D10/8 :
  - soit de rendre grâce pour le parcours et le mystère du Christ
  - soit de demander à l'Esprit-Saint de nous ouvrir au mystère de la résurrection.

Tandis que Paul les attendait à Athènes, il avait l'âme bouleversée de voir cette ville pleine d'idoles. <sup>17</sup> Il adressait donc la parole, dans la synagogue, aux Juifs et aux adorateurs de Dieu, et, chaque jour, sur la place publique, à tout venant. <sup>18</sup> Il y avait même des philosophes épicuriens et stoïciens qui s'entretenaient avec lui. Certains disaient : « Que veut donc dire cette jacasse ? » Et d'autres : « Ce doit être un prédicateur de divinités étrangères » - Paul annonçait en effet Jésus et la Résurrection. <sup>19</sup> Ils mirent donc la main sur lui pour le conduire devant l'Aréopage : Pourrions-nous savoir, disaient-ils, quelle est cette nouvelle doctrine que tu exposes ? <sup>20</sup> En effet tu nous rebats les oreilles de propos étranges et nous voudrions bien savoir ce qu'ils veulent dire. » <sup>21</sup> Il faut dire que tous les habitants d'Athènes et tous les étrangers en résidence passaient le meilleur de leur temps à raconter ou à écouter les dernières nouveautés.

<sup>22</sup>Dehors au milieu de l'Aréopage Paul prit la parole : « Athéniens, je vous considère à tous égards comme des hommes presque trop religieux. <sup>23</sup> Quand je parcours vos rues, mon regard se porte en effet souvent sur vos monuments sacrés et j'ai découvert entre autres un autel qui portait cette inscription : « Au dieu inconnu ». Ce que vous vénérez ainsi sans le connaître, je viens, moi, vous l'annoncer. <sup>24</sup> Le Dieu qui a créé l'univers et tout ce qui s'y trouve, lui qui est le Seigneur du ciel et de la terre, n'habite pas des temples construits par la main des hommes <sup>25</sup> et son service non plus ne demande pas des mains humaines, comme s'il avait besoin de quelque chose, lui qui donne à tous la vie et le souffle, et tout le reste.

A partir d'un seul homme il a créé tous les peuples pour habiter toute la surface de la terre, il a défini des temps fixes et tracé des limites de l'habitat des hommes : <sup>27</sup> c'était pour qu'ils cherchent Dieu ; peut-être pourraient-ils le découvrir en tâtonnant, lui qui, en réalité, n'est pas loin de chacun de nous. <sup>28</sup> « Car c'est en lui que nous avons la vie, le mouvement et l'être, comme l'ont dit certains de vos poètes : Car nous sommes de sa race. <sup>29</sup> « Alors, puisque nous sommes la race de Dieu, nous ne devons pas penser que la divinité ressemble à de l'or, de l'argent ou du marbre, sculpture de l'art et de l'imagination de l'homme. <sup>30</sup> Et voici que Dieu, sans tenir compte de ces temps d'ignorance, annonce maintenant aux hommes que tous et partout ont à se convertir <sup>31</sup> Il a en effet fixé un jour où il doit juger le monde avec justice par l'homme qu'il a désigné, comme il en a donné la garantie à tous en le ressuscitant d'entre les morts. »

<sup>32</sup> Au mot de « résurrection des morts », les uns se moquaient, d'autres déclarèrent : « Nous t'entendrons là-dessus une autre fois. » <sup>33</sup> C'est ainsi que Paul les quitta <sup>34</sup> Certains pourtant s'étaient attachés à lui et étaient devenus croyants : parmi eux il y avait Denys l'Aréopagite, une femme nommée Damaris, et d'autres encore.

Le contexte : Relire à partir de Ac 17,1 et voir qui accueille le message de Paul ?

Qui n'accueille pas ?

Pour quelles raisons ?

Le texte : 1- Comment est décrite la situation concrète à Athènes ?

Qui sont ces gens à qui Paul s'adresse ? Essayer de les caractériser, ainsi que la culture ambiante, par quelques traits

2- Comment Paul s'y prend-t-il pour annoncer son message ? Relever précisément les arguments développés, la tonalité, les grandes articulations

Comparer avec le contenu du discours à Antioche (Ac 13,13-43) Quelle conclusion en tirer ?

Lire aussi Is 46,7 et Rm 1,21

Quelle est la pierre d'achoppement ? Pourquoi ?

**Synthèse :** Qu'est-ce qui est dit de Dieu ? de Jésus ? Après ce quasi échec, quelle lettre Paul aurait-il pu écrire aux Athéniens pour se faire comprendre ?

**Actualisation :** Aujourd'hui comme caractériser la situation concrète à évangéliser ? (quelques points cruciaux de notre époque) Comment s'y prendre ?

## Paul et les intellectuels d'Athènes Ac 17, 16-34

La prédication de Paul à Athènes, rapporte Luc, n'a pas été un grand succès. Mais la confrontation de l'Apôtre avec *l'intelligentsia* grecque revêt un rôle très important: dans cette ville au passé prestigieux, dans cette capitale antique de la pensée, l'Évangile rencontre la culture. Luc a rédigé cette scène pour en faire le symbole, le modèle de la rencontre entre la foi au Christ et le savoir du monde.

Voyons comment Luc plante le décor de cette rencontre emblématique (Ac 17, 16-21). Paul est seul à Athènes, attendant que Silas et Timothée le rejoignent. Il parcourt la ville, et, en bon Juif, est révulsé par la profusion des représentations de divinités dans cette « ville remplie d'idoles».

Sa prédication sur «Jésus et la Résurrection» accroche l'attention des philosophes, épicuriens et stoïciens. La curiosité des Athéniens pour les idées nouvelles était notoire. Elle donne lieu à un malentendu, car entendant parler Paul, les philosophes prennent Jésus et *Anastasis* (en grec: la «résurrection») pour deux divinités étrangères.

L'incompréhension suscitée par l'irruption de l'Évangile dans un marché religieux saturé est bien campée! Excités par cette nouveauté, les philosophes prennent rendezvous avec Paul à l'Aréopage, lieu des échanges et des débats politiques.

(D. Marguerat, Biblia nº40 p.19)

## Les gens les plus religieux

Très habile, de la part de Paul, de commencer ainsi en complimentant les Athéniens! Mais le compliment, semble-t-il, était fondé. A preuve des témoignages comme ceux-ci:

- «On dit qu'Athènes est la plus religieuse des villes ». Sophocle (5è av JC
- «A Athènes, il est plus facile de trouver un Dieu qu'un être humain! ».Pétrone 1<sup>er</sup> s ap JC
- « Les Athéniens sont, au dire de tous, les plus pieux des Grecs ».Flavius Josèphe 1<sup>er</sup> s ap JC « L'humanité n'est pas la seule caractéristique des Athéniens.. ils sont aussi plus pieux que les autres peuples ».Pausanias 2<sup>ème</sup> siècle ap JC

Dans la description qu'il fait d'Athènes, le géographe Pausanias note:

« (En plus du Pirée), les Athéniens ont encore un port de mer à Munychie, avec un temple à la déesse Artémis, puis un autre encore à Phalère, comme je l'ai déjà dit. A ce dernier endroit, se trouve un sanctuaire de Déméter et aussi un temple d'Athéna et, plus loin, un temple de Zeus. On y voit aussi des autels dédiés à des dieux nommés Inconnus et à des héros... ».(Description de la Grèce, 1, 1, 14) CE n°67

## L'agora

C'est la place du marché encadrée de temples, d'arcades. Où se promenaient philosophes et discoureurs munis de cannes élégantes, la tête et les mains parfumées. Une soif de connaître était vulgarisée par les écoles de philosophies qui étaient sensées procurer la sécurité, le salut.

## L'aréopage

Sorte de Sénat jouant le rôle de cour suprême pour toutes les questions relatives à la religion, la morale, le culte, la politique, l'enseignement. Il se réunissait sous le Portique royal de l'agora.

### Le Stoïcisme

- Dieu est le grand Tout, la nature, la Loi du monde, l'intelligence de l'univers, la force opposée à la matière. Le Logos est le souffle, la source du dynamisme de tous les êtres.
  - « Toi, ô Zeus, tu es béni pardessus tous les dieux. Tes noms sont multiples et toute la puissance est entre tes mains. Par toi le monde a commencé à être, tu régis l'univers par des lois précises. Nous te saluons! Que toute chair élève sa voix vers toi, car nous sommes de ta race! C'est pourquoi, je veux t'adresser avec enthousiasme ma louange, je veux te chanter ta toute-puissance éternellement...»
- La Providence = la destinée, la loi immuable de l'univers qu'il faut accepter; ce qui procure la liberté
- La prière: Il ne s'agit pas de demander à Dieu une dérogation des lois du monde: cela est impossible; ni le bonheur ou la vertu: ils dépendent de nous seul. La prière typique du stoïcien est la formule d'Epictète: « Conduis-moi, ô Zeus, et toi, ô destin très sage. Je ne veux pas hésiter à vous suivre. Si je m'y opposais, je serais un impie et, en plus, je m'y verrais forcé. Se laisser conduire docilement par la poignée de fer du destin, voilà la sagesse et la vraie connaissance de Dieu.
- L'âme :un fluide spirituel et impersonnel qui se dissout avec le corps et se perd dans le Grand Tout dont elle n'est qu'une parcelle. Quelques uns parlent d'une survie plus ou moins longue mais non d'immortalité.

 ne morale de l'effort, de la maitrise de soi :

> Vivre selon la nature, se conformer à la loi suprême du cosmos Se défier des passions qui risquent de détourner l'homme de ce qui est raisonnable. L'idéal des Stoïciens : « Aurea mediocritas » = Le juste milieu est d'or!

## L'Epicurisme :

- Le plaisir que prône Epicure est le fruit austère d'une vie détachée où l'homme vise à se contenter du strict nécessaire en compagnie de quelques amis. Ascèse chez Epicure. Carpe diem chez Horace. Le bonheur, le bien-être modéré est le but de la vie des hommes = l'ataraxie(absence de troubles) Il faut dissiper les fausses craintes qui pèsent sur l'homme : peur du destin, de la mort, des dieux ;
- L'âme est formée d'atomes subtils qui se dissipent à la mort donc rien à redouter.
- Les Epicuriens ne nient pas l'existence de certains dieux, mais ils doutent du pouvoir ou de la volonté de ces dieux de nous aider réellement. Rien ne dérange leur sérénité olympique. Ils sont immortels et pleinement heureux.
- Le monde est l'œuvre du hasard, régi par les lois immuables de la nécessité.

## **Inculturation:**

On appelle inculturation la volonté d'inscrire l'Evangile dans les catégories de pensée et le langage d'une culture donnée. Ici c'est le langage de la pensée grecque que Paul utilise pour la première fois, afin de se faire comprendre de ses auditeurs au sein même de leur mode de pensée.

#### Plan du discours de Paul:

- 16-21 : les circonstances du discours
- 22-23 : la captatio benevolentiae : : vous, les Athéniens, vous êtes très religieux, au point d'ériger un autel « au dieu inconnu» ; ce dieu inconnu, moi, Paul, je viens vous l'annoncer.
- 24-29 : l'argumentation: le Dieu qui a créé l'univers ne peut être enfermé dans des temples faits de main d'homme; il est au contraire à l'origine de la vie, et les hommes sont issus de lui.
- 30-31 : la rupture: l'ignorance de ce Dieu prend maintenant fin; il s'agit de se convertir à Celui qu'il a relevé d'entre les morts, et qui reviendra juger le monde.

- 32-34 : les réactions au discours Lire le NT p.38

### Détail de la stratégie de Paul :

**1.** *Une analyse de situation*. Paul invite tout d'abord son auditoire à réfléchir de façon critique sur sa *culture*, non sans tenir compte de son *infrastructure économique*. Il aborde le problème par le biais des contradictions de l'expression religieuse de cette culture : Comment vous, Athéniens, représentants avertis d'une cité qui est la lumière du monde dans le domaine de l'esprit, pouvez-vous identifier «la divinité» avec la *production* d'objets d'art précieux?

Ces *temples*, construits par des mains d'hommes, peuvent-ils convenir à l'habitation divine? Déjà, ce sont des mains d'esclaves qui ont travaillé, et non pas des mains d'hommes libres, citoyens d'Athènes. Et comment ce type de culte matérialisé pourrait-il convenir à une culture qui célèbre depuis des siècles, avec ses penseurs, la sortie de l'homme libre et de sa cité hors du chaos ?

La statuaire, bien qu'admirable au niveau de la technique artistique, reste humaine, et comment rendre un culte à ce qui est mortel comme l'homme? Le discours rejoint ici d'assez près la critique de la religion traditionnelle depuis longtemps effectuée par la pensée philosophique grecque. Le discours souligne aussi la nature coûteuse des matériaux utilisés et aborde ainsi une critique économique de la démarche idolâtrique.

- 2. Invite à un retournement : v. 30. Cette invite a une forme heureuse, celle d'une « annonce de Dieu ». Elle préserve la « liberté» du citoyen du monde: le Dieu de Paul s'adresse à lui par la parole. Les contradictions signalées ci-dessus entre sa religion et sa culture sont considérées comme une errance (une « ignorance »). L'exigence de ce retournement est donc fondée.
- 3. Promesse de « justice» universelle par un « homme » : v. 31. C'est l'axe de cette annonce. Elle apparaît dans la finale du discours. L'allusion au Christ est extrêmement pudique, « l'homme désigné par Dieu» n'est même pas nommé. On mesure la différence par rapport au discours qui s'adresse à des Juifs. Pour Paul, il est clair que cette « justice» concerne l'existence historique de tout « homme », et que c'est une affaire collective, mondiale, qui se prépare dès maintenant par un ensemble d'actions parcellaires formant un « bloc» qui « un jour» méritera le nom d' « historique ».

E. Haulotte Les Actes des Apôtres Vie Chrétienne p.114-116

Paul utilise les ouvertures spirituelles qu'il discerne chez ses auditeurs «païens et très religieux». L'appel aux poètes et aux penseurs, est révélateur: le christianisme naissant a très peu emprunté aux «religions» du monde païen pour sa pensée, son expression, ses rites ou ses fêtes. Mais il a beaucoup emprunté à la «sagesse» des nations, à diverses écoles philosophiques (notamment aux Epicuriens et Stoïciens du v.18). On peut parler de «pierres d'attente de l'Evangile» dans les sagesses des nations. Au lieu d'évoquer l'histoire biblique comme dans ses discours aux Juifs, Paul emploie ici beaucoup d'expressions qui disent l'universel:

«Seigneur du ciel et de la terre», qui s'intéresse «à tous», «toutes choses», «tout le genre humain», etc.

Lire le NT p.40

## La pierre d'achoppement, conclusion

La résurrection des morts est un terrible obstacle pour la mentalité grecque. Paul perd ici la majorité de son auditoire, sauf une poignée d'hommes et de femmes qui va constituer, sans doute, le noyau de l'Eglise d'Athènes.

## « II n'est pas loin de chacun de nous » (Ac 17, 27)

A l'Aréopage d'Athènes, parmi ceux qui abordèrent Paul se trouvaient, selon Luc (Ac 17, 18), des philosophes stoïciens. Le discours que Paul prononce devant eux exprime des idées proches de celles que l'on trouve par exemple dans la correspondance de Sénèque, l'un des plus célèbres de cette école philosophique. Précepteur de l'empereur Néron, frère de Gallion devant lequel comparut Paul à Corinthe (Ac 18, 12),

# Sénèque écrit dans l'une de ses *Lettres à Lucilius* :

1 Tu fais chose excellente et qui te sera salutaire, si, comme tu me l'écris, tu t'achemines avec persévérance vers cette sagesse qu'il serait déraisonnable d'appeler par des vœux, alors que tu peux l'obtenir de toi-même. Il ne s'agit pas d'élever les mains vers le ciel, de décider un sacristain à nous laisser arriver jusqu'à l'oreille de la statue, comme si de cette facon nous pouvions nous faire mieux entendre: Dieu est près de toi; il est avec toi; il est en toi. 2 Oui, Lucilius : un auguste esprit réside à l'intérieur de nous-mêmes, qui observe et contrôle le mal et le bien de nos actions. Comme nous l'avons traité il nous traite. Homme de bien. aucun ne l'est, en vérité sans l'intervention de Dieu. Qui donc, s'il n'avait eu de lui assistance, pourrait surmonter la fortune? C'est lui qui inspire les grands, les héroïques desseins. Dans le cœur de chaque homme de bien « un dieu habite. Quel estil? Nulle certitude; mais c'est un dieu ». (Virgile, Enéide 8, 352) (Lettre 41) traduction H. Noblot, Les Belles Lettres, Paris, 1967

Le poète auguel Paul fait référence dans le discours d'Athènes (Ac 17,28) s'appelait Aratos. Originaire de Cilicie comme Paul lui-même, il avait rédigé, au 3e s. av. J.c. une sorte de traité d'astronomie, dont le début contenait la phrase citée par Paul. Que tout chant commence par Zeus! Ne laissons jamais, ô mortels, son nom sans louange. Tout est rempli de Zeus, et les rues et les places où s'assemblent les hommes, et la vaste mer et les ports.. en quelque lieu que nous allions, nous avons tous besoin de Zeus. Aussi bien nous sommes de sa race. Et lui comme un très doux père, donne aux hommes des signes propices, il nous excite au travail, nous rappelant le soin du pain de chaque jour. Il révèle le temps où la terre est meilleure pour le labour des bœufs et pour la pioche, il dit quand la saison est bonne pour ameublir la terre autour des plants et pour semer toutes les graines. Car c'est lui qui a fixé les signes dans le ciel en séparant les constellations.. il s'est dressé le plan pour toute l'année, d'une suite d'astres qui pourraient le mieux nous indiquer la tâche, afin que, pour les humains, tous les fruits des saisons viennent sûrement à maturité. Aussi les hommes l'invoquent-ils toujours le premier et le dernier.

Salut, Père, souveraine merveille, puissant bienfait pour les mortels, toi-même et la race première. Salut aussi à vous toutes, Muses très douces. Mon vœu, autant qu'il est permis, est de dire le lot des astres.. menez à terme tout le chant. (Phénomènes, J, 1. Trad. dans. Rome face à Jérusalem - Il, Supplément Cahier Evangile, n° 42 (1985), p.31).

Le monde est l'œuvre de Dieu Paul en dit plus long aux Athéniens sur la création du monde que tous les philosophes. Mais Chrysostome ne se contente pas d'affirmer ainsi la supériorité du christianisme sur tous les systèmes philosophiques; il entend rappeler aussi, contre les ariens, que le Fils est Dieu, à l'égal du Père.

«Le Dieu qui a fait le monde et tout ce qu'il contient...» Il a prononcé une seule parole, et par elle il a détruit toutes les doctrines des philosophes. Les épicuriens disent que tout procède du hasard et s'organise à partir des atomes; les stoïciens parlent de matière et d'embrasement; mais lui, il dit que le monde et tout ce qu'il contient sont l'œuvre de Dieu. Vois-tu la concision [de sa déclaration] et la clarté de cette concision? Considère aussi quelle nouveauté étonnante c'était pour eux d'apprendre que Dieu avait créé le monde. Ce que sait aujourd'hui le premier venu, cela les Athéniens, et même les philosophes athéniens, ne le savaient pas! Vois ce qui, selon Paul, est la marque de la divinité: le pouvoir de créer; or ce pouvoir, le Fils aussi le possède. Les prophètes également le disent partout dans leurs écrits: le propre de Dieu, c'est la capacité à créer. Il n'en va pas de même chez ces philosophes, qui reconnaissent l'existence d'un artisan, mais non celle d'un maître souverain, puisqu'ils supposent la matière éternelle. Dans son discours, Paul a donc énoncé et affirmé de manière voilée sa conception de Dieu, et il réfute la leur: [Ce Dieu], dit-il, «n'habite pas dans des temples faits de mains d'hommes». Il habite dans des temples, mais non des temples de cette sorte: c'est dans l'âme de l'homme qu'il habite. ...

**St Jean Crysostome 4**<sup>ème</sup> siècle *Homélie* 38, 2 sur *les* Actes, traduction de Jean-Noël Guinot.

## Comment le christianisme s'est-il implanté dans d'autres cultures?

Au cours de l'histoire, en lien avec l'expansion européenne, le développement des échanges et la colonisation, le christianisme a rencontré des cultures fondées sur une autre pensée que la sienne.

Au moment de la première évangélisation, en Europe, en Amérique, en Afrique, le mouvement dominant a été d'écarter les cultures indigènes et de les remplacer par celle du vainqueur.

Mais une culture originelle ne s'efface pas et, depuis Vatican II, il y a une prise de conscience de la particularité de ces jeunes Églises et un questionnement sur leur aptitude à se détacher de la matrice latine, pour mieux retrouver leur expression culturelle propre.

## ... Et aujourd'hui?

Dans les pays occidentaux de tradition chrétienne, l'Église rencontre aussi aujourd'hui des problèmes d'« inculturation'', liés à l'accélération des changements que connaissent ces sociétés. Voici quelques exemples:

- le **langage religieux** est en décalage avec le langage de la société;
- -les **rites** ne sont plus compris, parce que le lien avec leur source s'est tari;
- -les **codes sociaux** évoluent, l'organisation de l'Église n'est pas en phase avec les organisations des autres institutions sociales, sa conception des rapports hommes - femmes, laïcs - prêtres, prêtres - évêques, paroisses - communautés de base, n'est plus celle de la société.

Sur toutes ces questions, l'Église doit entreprendre un travail de « refondation » de ses positions. Comme on l'a constaté aux moments clés de l'histoire, deux attitudes existent, parfois subtilement mêlées: il y a ceux qui veulent maintenir l'ancien discours, et ceux qui veulent faire droit à la conscience présente. Gilles-Hervé MASSON et Anne SOUPA Biblia n°40 p.32-33

#### Comment se faire entendre?

L'annonce de l'Évangile doit s'adapter aux diverses cultures mais, même en supposant qu'on ait le langage qu'il faut, comment se faire entendre dans des cultures qui ne prennent pas au sérieux la question de Dieu? Comment interpeller ,lorsque ce ne sont pas seulement les mots mais la réalité même qui fait difficulté? Lorsqu'avant de répondre à la question « quoi croire?» il faut d'abord affronter la question « pourquoi croire? »?

Le discours de Ac 17, ici encore, a quelque chose à nous dire. Car, en définitive, ce discours s'adresse à des gens qui ne prennent pas Dieu au sérieux. Soit que la que la question de Dieu leur apparaisse simplement comme une question parmi d'autres, dont on veut bien entendre parler par **pure curiosité**, mais qui n'engage à rien, pas plus que les autres « doctrines» ou les autres « nouveautés» qui affluent sur l'Aréopage. Un étalage de plus sur le supermarché des idées... Ou bien on a déjà admis en principe l'idée de Dieu.[...]mais c'est un Dieu décoratif, apprivoisé et rassurant peut-être, mais guère plus « dérangeant» qu'une idole muette.

Dans un tel contexte, l'évangélisation doit sans doute en revenir aux grands accents du discours de Paul. ...En somme, ce que proclame Paul à Athènes se ramène à une conviction fondamentale: Dieu, c'est quelqu'un..... Dieu n'est pas une idée sans prise sur la vie, ou un refuge consolateur pour les jours sombres. Dieu, proclame Paul. est le fondement radical de l'être et de la vie (17, 24-28); sans lui on ne saurait exister et on ne saurait subsister.

Dieu c'est quelqu'un... Dieu s'intéresse à nos vies. Le Dieu qui interpelle chacun ne saurait se contenter d'une vie à moitié réussie. Car la vie humaine, telle que Dieu la conçoit et comme "il en a donné la garantie en ressuscitant" Jésus d'entre les morts (17, 31b), est faite pour déboucher dans une plénitude. Et cette plénitude, les humains étant « destinés à la vie éternelle» (13, 48) n'est rien d'autre que la communion à la vie de Dieu.

#### La résurrection des morts, pierre d'achoppement pour nous aujourd'hui?

- Croire en la résurrection des morts c'est croire que la relation actuelle avec Dieu sur terre ne peut pas être vaincue par la mort. Cette foi ne vient donc pas d'un désir de ne pas mourir, mais de l'idée qu'on se fait de Dieu. (B. Rey : "Vivre avant et après la mort")
- L'expression "résurrection de la chair" a souvent donné lieu à des malentendus. Car le mot "*chair*" en hébreu ne signifie pas la même chose qu'en français. Il désigne **toute la personne**, et non pas un corps qui serait séparé de l'âme, comme dans la pensée grecque ou cartésienne.
- -Une **comparaison** peut aider à entrevoir ce que peut signifier *résurrection de la chair :* c'est toute la chenille qui devient papillon, c'est tout le grain qui devient épi de blé, et pourtant l'apparence ne le laisse pas deviner. (1 Co 15,35 sv)

## Une chronologie possible de la vie de Paul et de ses lettres

- 36? Conversion au Christ sur le chemin de Damas
- 39 Visite à Jérusalem
- 40.44 Séjour en Cilicie (Asie Mineure), région natale de Paul
- 44.45 Arrivée et séjour à Antioche (Syrie)
- 46.49 1er voyage missionnaire: d'Antioche à Chypre puis au sud de l'Asie Mineure. Retour à Antioche
- 50.52 2e voyage missionnaire: d'Antioche, par le sud de l'Asie Mineure, en Galatie, en Macédoine, à Corinthe (1 Th). Retour à Antioche
- 53 Assemblée de Jérusalem
- 54.58 3e voyage missionnaire: d'Antioche par la Galatie à Éphèse où Paul séjourne 3 ans et est emprisonné (Ga, Ph, Phm, 1-2 Co)
- 57 Hiver à Corinthe (Rm), retour à Jérusalem
- 58-60 Arrestation à Jérusalem Incarcération à Césarée Maritime
- 60.61 Transfert à Rome par mer
- 61-63 Prisonnier à Rome (pendant 2 ans ?)
- Mort à Rome sous Néron?

CE 126 p.12

## Invitation au voyage en suivant la piste « Résurrection » fondement de notre foi

« Nous t'entendrons là-dessus une autre fois! ». C'est ainsi que Paul se voit interrompre brusquement lorsqu'il fait mention de la résurrection des morts. Autant l'idée d'immortalité de l'âme était acclimatée en terrain grec, autant celle d'une résurrection corporelle apparaissait difficile à assimiler.

Pierre d'achoppement à l'Aréopage, la proclamation de la résurrection le sera aussi devant le Sanhédrin, lorsque Paul y comparaîtra à la suite du troisième voyage pour répondre aux accusations portées contre lui (Ac 23,6-8)

« Scandale pour les Juifs et folie pour les païens»: ne pourrait-on pas dire à propos de la résurrection dans les Actes ce que Paul dit à propos de la croix en Co 1, 23? En effet, dans les derniers chapitres des Actes (chap. 21-28) en particulier, la foi en la résurrection de Jésus et l'espérance de la résurrection des morts sont présentées avec insistance comme l'objet central de la foi et de la prédication chrétiennes et comme le motif majeur des oppositions et des accusations portées contre Paul.

Sous une forme ou l'autre, en effet, ces chapitres répètent à cinq reprises au moins que la prédication de Paul porte essentiellement sur *la résurrection de Jésus*. Cela se retrouve trois fois (22, 15.18; 26, 16) dans le deuxième et le troisième récit de conversion: Paul doit être témoin du Ressuscité qui lui est apparu sur le chemin de Damas. C'est d'ailleurs ce point qui oppose Paul aux Juifs, comme l'explique le procurateur Festus au roi Agrippa: (Ac 25,19)

Lorsqu'il comparaîtra lui-même devant le roi Agrippa, Paul résumera ainsi toute sa prédication en Ac 26,22 sv

« Ressuscité le premier d'entre les morts» : cette formule indique bien que la résurrection de Jésus constitue le fondement de l'espérance en la résurrection des morts. Aussi bien, d'autres passages peuvent-ils présenter celle-ci comme

l'objet central de la prédication chrétienne. En plus de 23,6-8 cité plus haut (comparution de Paul devant le Sanhédrin), les derniers chapitres des Actes présentent encore quatre attestations dans cette ligne. Lorsqu'il comparaît devant Félix, Paul explique à deux reprises que les Juifs ne sauraient l'accuser au sujet d'une espérance qu'il partage avec eux: Ac 24,15; 24,20 sv

Le même motif est encore allégué plus tard devant le roi Agrippa puis, finalement, devant les Juifs de Rome: Ac 26,6-8; 28,20

Pourquoi cette insistance? Pourquoi Luc tient-il tant à répéter, devant Juifs et Romains, que la résurrection des morts - englobant subtilement celle de Jésus - constitue le motif d'accusation de Paul? Notons d'ailleurs que, ce faisant, il dévie habilement par rapport à ce que les Juifs, eux, expriment de ce motif, à savoir l'attitude de Paul face au Temple (21, 28; 24, 6; 25, 8) et à la Loi mosaïque (21, 21.28; 24, 5; 25, 8).

En insistant sur la résurrection comme objet central de la foi chrétienne, Luc souligne la continuité entre celle-ci et l'espérance d'Israël. De fait, au premier siècle, la foi en la résurrection des morts était généralement acceptée dans le judaïsme, en particulier par les Pharisiens (cf. 23, 7). Dès lors, insinue l'auteur des Actes, pourquoi donc le judaïsme rejetterait-il le christianisme ? Si le pharisaïsme - seul parti encore vivant au moment où Luc écrit - est toléré, ne faut-il pas tolérer aussi « la Voie» qui partage avec lui la même espérance? D'autre part, pourquoi les Romains s'en prendraientils à la foi chrétienne? Celle-ci ne professe-t-elle pour l'essentiel, la même doctrine caractéristique que la religion juive? Si l'on reconnaît celle-ci, ne faut-il pas reconnaître aussi les chrétiens?

CE n°67



## Ouvrez vos cœurs (K79-1)

- Ouvrez vos cœurs au souffle de Dieu;
   Sa vie se greffe aux âmes qu'il touche;
   Qu'un peuple nouveau renaisse des eaux
   Où plane l'Esprit de vos baptêmes.
   Ouvrons nos cœurs au Souffle de Dieu,
   Car il respire en notre bouche
   Plus que nous-mêmes!
- Offrez vos corps aux langues du Feu:
  Que brûle enfin le cœur de la terre;
  Vos fronts sont marqués des signes sacrés:
  Les mots de Jésus et de victoire!
  Offrons nos corps aux langues du feu
  Pour qu'ils annoncent le mystère
  De notre gloire.
- 3. Livrez votre être aux germes d'Esprit Venus se joindre à toute souffrance; Le Corps du Seigneur est fait des douleurs De l'homme écrasé par l'injustice. Livrons notre être aux germes d'Esprit Pour qu'il nous donne sa violence À son service.
- 4. Tournez les yeux vers l'hôte intérieur Sans rien vouloir que cette présence; Vivez de l'Esprit, pour être celui Qui donne son nom à votre Père. Tournons les yeux vers l'hôte intérieur Car il habite nos silences Et nos prières.

### Hymne au Christ de Colossiens I, 12-20 :

- <sup>12</sup> Rendons grâce à Dieu le Père, lui qui nous a donné d'avoir part à l'héritage des saints, dans la lumière.
- <sup>13</sup> Nous arrachant à la puissance des ténèbres, **il** nous a placés dans le Royaume de son Fils bien-aimé:
- <sup>14</sup> en lui nous avons le rachat,

le pardon des péchés.

<sup>15</sup> Il est l'image du Dieu invisible,

le premier-né, avant toute créature:

<sup>16</sup> en lui, tout fut créé,

dans le ciel et sur la terre.

Les êtres visibles et invisibles,

puissances, principautés,

souverainetés, dominations,

tout est créé par lui et pour lui.

<sup>17</sup> Il est avant toute chose,

et tout subsiste en lui.

- <sup>18</sup> Il est aussi la **tête** du corps, la tête de l'Église:
  - c'est lui le commencement,
  - le premier-né d'entre les morts,
  - afin qu'il ait en tout la primauté.
- <sup>19</sup> Car Dieu a jugé bon

qu'habite en lui toute plénitude

<sup>20</sup> et que tout, par le Christ,

lui soit enfin réconcilié,

faisant la paix par le sang de sa Croix,

la paix pour tous les êtres

sur la terre et dans le ciel.

